Vicariato di Roma

Ai Reverendi Sacerdoti e Diaconi
della Diocesi di Roma
(con allegato)

Carissimi,

Papa Francesco ha espresso il desiderio di incontrare il
prossimo 16 settembre, nella Basilica di San Giovanni in Laterano,
alle ore 10, il clero della Diocesi di Roma e i sacerdoti che
collaborano nei diversi ministeri diocesani.

Fin dalle prime parole dopo la sua elezione il Santo Padre ha
manifestato la Sua particolare vicinanza alla Chiesa di Roma di cui &
Vescovo e in questi primi mesi di ministero abbiamo avuto modo di
vedere e apprezzare quanto Egli abbia a cuore la nostra Citta e
l'intera comunita diocesana.

In questo primo incontro del nostro presbiterio ascolteremo il
Papa per essere confermati nella fede e incoraggiati nel ministero.

Per prepararci allincontro il Papa mi ha chiesto di inviarvi il
testo di una Sua riflessione fatta ai sacerdoti dell’Arcidiocesi di
Buenos Aires nel 2008, dopo la Conferenza dell’Episcopato Latino-
americano ad Apparecida (Brasile).

I primi giorni di settembre verranno fornite dal Vicariato le
informazioni sulle modalita di partecipazione e di svolgimento
dell’incontro.

Mentre vi auguro un salutare periodo di riposo e di
rigenerazione spirituale dopo il lavoro dell’anno pastorale, vi
assicuro il mio fraterno e costante ricordo nella preghiera, che
confido sia anche vostro di me.

Dal Vicariato, 16 luglio 2013

Agostino Card. Vallini



IL MESSAGGIO DI APARECIDA AI PRESBITERI

Card. ].M BERGOGLIO

Nota preliminare

11 sequente testo non e uno studio vero e proprio, bensi una traccia per
presentare i diversi aspetti che riguardano il tema “Il concetto di
presbitero presentato nel Documento di Aparecida” (2007, V
Conferenza dell’Episcopato Latinoamericano). Oltre alle questioni esplicite
sui presbiteri gia citate dal Documento, qui si fa ricorso, per una migliore
esposizione, a quelle categorie valide per tutti i discepoli missionari.

1. In una comunita di discepoli e missionari (203, 316, 324)
Aparecida evidenzia cid che é specifico (200-285) della spiritualita
sacerdotale a favore della vita in Gestu Cristo per i nostri popoli (e
per le loro sfide: la vita attaccata nella sua identita, nella sua cultura,
nelle strutture, nei processi di formazione e nei vincoli cfr. 192-195;
197). Colpisce il particolare richiamo del Documento a tali sfide, che
poi sviluppa ampiamente; cido significa che la specificita del
presbitero “stare in tensione”. In altre parole, Aparecida rinuncia ad
una descrizione statica della specificita presbiterale. Ed & proprio
I'esistenza “tesa” del sacerdote che esclude di fatto qualsiasi
concezione del presbiterato come “carriera ecclesiastica”, con i suoi
meccanismi di progresso, di scalata, di retribuzioni, ecc.

2. Con questo retroscena, Aparecida definisce l'identita del
presbitero in relazione alla comunita, con due caratteristiche. In
primo luogo come “dono” (193, 326) in contrapposizione a
“delegato” o “rappresentante”. In secondo luogo, evidenzia la
fedelta alla chiamata del Maestro, contrapponendola alla “gestione”
(372). L’iniziativa viene sempre da Dio: 'unzione dello Spirito
Santo, la speciale unione con Cristo capo, l'invito all'imitazione del
Maestro. Il fatto di mettere in risalto l'iniziativa divina colloca il
presbitero nella dimensione di “eletto-inviato”, vale a dire dentro
un orizzonte, passi pure la parola, “passivo”, nel quale il
protagonista principale & il Signore. In questo senso, sono
condizionate sia I'autonomia personale sia la propria attivita, perché

essendo “eletto-inviato”, “identita del presbitero nelle attivita svolte
2



diventa quella di un “pastore guidato”, oppure, detto in modo piu
metaforico, quella di un “guidatore-guidato”.

3. E’ opportuno non dimenticare che identita dice
appartenenza; si & nella misura in cui si appartiene. Il presbitero
appartiene al Popolo di Dio, da esso é stato tratto, ad esso & inviato e
di esso forma parte. Aparecida sottolinea questa appartenenza
ecclesiale di tutti i discepoli missionari al n. 156, decisivo in questo
senso: si parla di con-vocazione alla comunione nella Chiesa, e si
afferma che “la fede in Gesu Cristo ci e pervenuta per mezzo della
comunita ecclesiale, che ci da una famiglia, la famiglia universale di
Dio nella Chiesa Cattolica”. II documento segnala, inoltre, la
situazione esistenziale di chi non entra in questa appartenenza di
comunione: 1'isolamento dell’io. La coscienza staccata dal percorso
del Popolo di Dio & uno dei maggiori danni alla persona del
presbitero, perché colpisce la sua identita in quanto diminuisce
parzialmente o selettivamente la sua appartenenza a tale Popolo.
Nel testo di Aparecida si potrebbero trovare esempi di situazioni di
“coscienza isolata” che, nei fatti, negano ['affermazione di
comunione del n. 156, dove invece si afferma che: “la dimensione
costitutiva dell’evento cristiano & l'appartenenza ad una comunita
concreta, nella quale possiamo vivere un’esperienza permanente di
discepolato e di comunione con i successori degli Apostoli e con il
Papa”. Si noti che dice “comunita concreta”, cioe la Chiesa
particolare o le comunita pit delimitate all'interno della Chiesa
particolare (ad. es. la parrocchia) e non wuna comunita
“spiritualizzata” senza tradizioni o radici concrete. In definitiva, cid
che conferisce identita al presbitero e la sua appartenenza al Popolo
di Dio concreto; e cio che toglie o confonde la medesima identita e
proprio l'isolamento della sua coscienza in relazione a tale popolo e
la sua appartenenza a qualsiasi chiamata di tipo gnostico o astratto,
vale a dire la tentazione di essere cristiano senza Chiesa. “Il
ministero sacerdotale che sorge dall’Ordine Sacro ha una radicale
forma comunitaria” (195).

4. Nel riferirsi al celibato anche il Documento di Aparecida
pone la dimensione comunitaria alla base di tale scelta: “il celibato
richiede di assumere con maturita la propria affettivita e sessualita,
vivendole con serenita e allegria in un cammino comunitario” (196,
e cfr. 195).



5. Chi realizza questa comunione e, pertanto,
I"appartenenza del presbitero al Popolo di Dio e lo Spirito Santo. E’
Lui che impregna e stimola ogni aspetto dell’esistenza, e allora
penetra e configura pure la vocazione specifica di ognuno di noi. Si
forma e si sviluppa cosi la spiritualita propria dei presbiteri, dei
religiosi e delle religiose, dei padri di famiglia, degli impresari, dei
catechisti, ecc. Ognuna delle vocazioni ha un modo concreto e
distinto di vivere la spiritualita, che da profondita ed entusiasmo
all’esercizio dei propri doveri (285). In altre parole, lo Spirito Santo e
"autore delle diversita nella Chiesa, e la vita presbiterale € una delle
realta di questa varieta... tuttavia non si tratta di una varieta statica
perché e lo stesso Spirito Santo che da slancio e armonizza tutto: Lui
non ci chiude “in una intimita comoda bensi ci converte in persone
generose e creative; felici nell’annuncio e nel servizio missionario”
(285). E l'azione dello Spirito Santo va ancora oltre: “ci fa
coinvolgere con i richiami della realta e ci fa capaci di dare un
profondo significato a tutto cid che dobbiamo fare per la Chiesa e
per il mondo” (285). Riassumendo: la comunione ecclesiale della
quale fa parte il presbitero si realizza per mezzo dello Spirito Santo
che, da parte sua, crea le differenze e dall’altra le “vocaziona”, cioé le
mette in movimento al servizio dell’annuncio missionario, le
sensibilizza e le coinvolge con i richiami della realta. Lo Spirito
Santo distingue e armonizza: € in questa armonia che si realizza la
vocazione presbiterale, I'identita presbiterale (armonia di differenze,
ma armonia di comunione). Nulla a che vedere con la coscienza
isolata dell’auto-appartenenza solitaria o di gruppi selettivi
(“'intimita comoda” la chiama il Documento) (285). Lo Spirito
Santo, inoltre, ci introduce nel Mistero (cfr. Gv 16:13) e da impulso
alla missione (At 2, 1-36). In questo senso Egli protegge 1'integrita de
la Chiesa e la salva da due deformazioni. Senza lo Spirito Santo
corriamo il rischio di perdere l'orientamento nella comprensione
della fede finendo in una proposta gnostica; e senza lo Spirito Santo
corriamo il rischio di non essere “inviati” ma di “partire per conto
nostro” e finire disorientati in mille modi di autoreferenzialita.
Nell'introdurci nel Mistero, Egli ci salva da una Chiesa gnostica;
nell’inviarci in missione ci salva da una Chiesa autoreferenziale.

L'immagine del Buon Pastore



6. Parlando dell'identita del presbitero Aparecida evidenzia
I'immagine del Buon Pastore. Riferendosi al parroco e ai sacerdoti
che sono in servizio delle parrocchie il Documento chiede loro
“atteggiamenti nuovi” (201). “La prima esigenza e che il parroco sia
un autentico discepolo di Gesu Cristo, perché solo un sacerdote
innamorato del Signore pud rinnovare una parrocchia. Nel
contempo, pero, deve essere un ardente missionario che vive nel
costante anelito di andare alla ricerca dei lontani e non si
accontenta della semplice amministrazione” (201). Qui appare
nuovamente l’antinomia dono-gestione: nel concepire il ministero
come un dono viene superato l'atteggiamento del funzionalismo -
“esitista”! o meno che sia - e si comprende il lavoro apostolico, in
questo caso la parrocchia, nell’ottica discepolo-missionario.

7. Da quest'ultima affermazione prendo solo due aspetti:
I'immagine del Buon Pastore ad intra richiede discepoli innamorati
e ad extra missionari ardenti (201), servitori della vita (199).

- Discepoli innamorati: si sottolinea la fedelta (all'interno di
una vita spirituale incentrata nell’ascolto della Parola di Dio, nella
celebrazione quotidiana dell’Eucaristia: “la mia Messa é la mia vita e
la mia vita & una Messa prolungata” (S. Alberto Hurtado) (191).

Per configurarsi a Cristo Maestro (199) é necessario assumere la
centralita del comandamento dell’Amore (138). “Nella sequela di
Gesu Cristo impariamo e pratichiamo le beatitudini del Regno, lo
stile di vita dello stesso Gesu Cristo: il suo amore e obbedienza
filiale al Padre, la sua profonda compassione davanti al dolore
umano, la sua vicinanza ai poveri e ai piccoli, la sua fedelta alla
missione affidatagli, il suo amore servizievole fino al dono totale
della vita” (139). (Ricordo che la fedelta sacerdotale e evidenziata
pure nel Messaggio finale e nel Discorso del Papa alla fine della
preghiera del Santo Rosario, punto 3, de Aparecida).

- Missionari ardenti (201) servitori della vita (199). E stato gia
ricodato nel n. 195: la pienezza della vita affettiva si esprime nella
carita pastorale. Questo aspetto del missionario ardente comprende
il nutrire le pecore per mezzo dell'Eucaristia (176-177), della Parola e
della loro formazione. Al riguardo si noti che per Aparecida la

' Classifica peggiorativa e persino psichiatrica delle persone che sono alla continua ricerca di esito. Nota
del traduttore.



formazione e concepita come accompagnamento dei discepoli (cfr.
6.2.24). Di questo argomento dovremo parlare pit avanti. Oltre a
nutrire le pecore si parla anche di curarle: la riconciliazione (177), la
misericordia e la carita pastorale, con speciale attenzione alla la vita
vulnerabile e violata; violenza e insicurezza (197).

Missionari ardenti

8. Continuando con questo aspetto (lo slancio missionario),
vediamo come gli aggettivi usati nel Documento sono forti:
“missionari ardenti” (199), “dono di sé appassionato alla missione
pastorale” (195), “sacerdote innamorato del Signore” (2001).
Evidentemente si vuole sottolineare qualcosa di pit di un semplice
buon lavoro di annuncio. C’'e un impegno affettivo-esistenziale in
questa missione, che porta a “custodire” il gregge ad essi affidato
(199). L'azione di custodire implica una dedizione faticosa e con
tenerezza; come pure comprende una valutazione personale e della
situazione del gregge: si custodisce cid che e fragile, cid che é
prezioso, cio che puo essere in pericolo... E l'origine di questa
custodia ardente e appassionata nasce e cresce nella medesima
“conscienza di appartenere a Cristo” (145). Quando quest’ultima
cresce “in ragione della gratitudine e della gioia che produce, cresce
pure lo slancio di comunicare a tutti il dono di questo incontro. La
missione non si limita ad un programma o ad un progetto, &
piuttosto condividere l'esperienza dell’evento dell’incontro con
Cristo, testimoniarlo e annunciarlo da persona a persona, da
comunita a comunita e dalla Chiesa a tutti i continenti del mondo”
(145).

9. Unitamente al tema del sacerdote ardente missionario
Aparecida chiama alla “conversione pastorale”, la quale “esige che si
passi da una pastorale di sola conservazione ad una pastorale
decisamente missionaria”. Solo cosi sara possibile che l'unico
programma del Vangelo continui a entrare nella storia di ogni
comunita ecclesiale con un nuovo ardore missionario, facendo si che
la Chiesa si manifesti come una madre che va incontro, una casa
accogliente, una scuola permanente di comunione missionaria”
(370). Per ragioni di tempo non mi dilungo pitt sul tema della
conversione pastorale, sebbene nel Documento di Aparecida abbia
un’importanza capitale. E’ sufficiente ricordare qui che Ila



conversione pastorale e intimamente unita all’ardore missionario,
allo zelo apostolico.

10.  Tale ardore missionario e opera dello Spirito Santo; “si
fonda sulla docilita all'impulso dello Spirito, alla sua potenza di vita
che mobilita e trasfigura ogni dimensione dell’esistenza. Non &
un’esperienza che si limita agli spazi privati della devozione, ma che
cerca di penetrare tutto con il suo fuoco e con la sua vita. Il
discepolo e missionario, mosso dall'impulso e dall’ardore che gli
vengono dallo Spirito, impara ad esprimerlo (I’ardore missionario)
nel lavoro, nel dialogo, nel servizio, nella missione quotidiana”
(284). All'inizio dell’esortazione finale, il Documento di Aparecida
torna ad indicare il protagonismo missionario dello Spirito Santo:
“Portiamo le nostre navi al largo con il soffio potente dello Spirito
Santo, senza paura delle tormente, sicuri che la Divina Providenza ci
sorprendera grandemente” (551).

11.  Per concludere questo aspetto dell’ardore missionario
voglio ora fare riferimento all’Esortazione finale (552). Richiama
'attenzione che, nella sua redazione, il Documento di Aparecida
faccia un salto di trenta anni indietro verso uno dei piu belli e
vigorosi documenti del Magistero: 1'Evangelii Nuntiandi, ed in
particolare 1'ultima frase: “Recuperiamo il valore e l'audacia
apostolica”. Nel citare 1"Evangelii Nuntiandi si evidenziano due cose:
1) la descrizione del fervore spirituale come dolce e confortante
gioia di evangelizzare, come impeto interiore che nessuno né nulla e
in grado di estinguere, e 2) l'idiosincrasia dell’apostolo in senso
negativo e in senso positivo: “non attraverso evangelizzatori tristi e
scoraggiati, impazienti o ansiosi, ma tramite ministri del Vangelo la
cui vita irradia il fervore di coloro che hanno ricevuto, prima di tutto
per sé stessi, la gioia di Cristo e accettano di consacrare la loro vita al
compito di annunciare il Regno di Dio e di impiantare la Chiesa nel
mondo”. La connotazione negativa nella personalita dell’apostolo
riguarda cio che all'inizio del numero 80 dell’ Evangelii Nuntiandi lo
stesso Paolo VI indicava come “ostacoli” all’evangelizzazione che
perdurano nel nostro tempo: “La mancanza di fervore [¢] tanto pit
grave perché nasce dal di dentro. Tale mancanza di fervore si
manifesta nella stanchezza, nella delusione, nell’accomodamento,
nel disinteresse, e soprattutto nella mancanza di gioia e di
speranza”.



Servitori e colmi di misericordia

12. L’atteggiamento di servizio e una delle caratteristiche
che Aparecida chiede ai sacerdoti. Esso nasce da una doppia
dimensione: discepoli innamorati e missionari ardenti, e - in modo
speciale - si sottolinea, per i pit deboli e bisognosi. Quando
Aparecida, nel n. 199, dice che il Popolo di Dio sente la necessita di
presbiteri-discepoli configurati con il cuore del Buon Pastore e di
presbiteri-missionari, sta ad indicare il lavoro principale di questi
presbiteri: “custodire il gregge a loro affidato e andare alla ricerca
dei lontani”; che siano “presbiteri-servitori della vita: cioe, che
siano attenti alle necessita dei piu poveri, impegnati nell’ambito dei
diritti dei pitt deboli e promotori della cultura della solidarieta;
presbiteri pieni di misericordia, disponibili a celebrare il
sacramento della riconciliazione”.

13.  Che l'opzione per i poveri sia “preferenziale” significa
che “deve attraversare ogni nostra struttura e priorita pastorale”
(396). Chiesa “compagna di strada dei nostri fratelli pit poveri,
persino fino al martirio” (396). Ci invita a “farci amici dei poveri”
(257), ad una “vicinanza che ci fa amici” (398), tenuto conto che oggi
“difendiamo troppo i nostri spazi di privacy e godimento, e ci
lasciamo contagiare facilmente dal consumo individualista. Percio,
la nostra opzione per i poveri corre il rischio di rimanere a livello
teorico o meramente emotivo, senza una vera incidenza nei nostri
atteggiamenti e nelle nostre decisioni” (397). Con un sano realismo,
Aparecida chiede di “dedicare tempo ai poveri” (397). Viene cosi
delineato il profilo di un sacerdote che “esce” verso le periferie
abbandonate, riconoscendo in ogni persona “una dignita infinita”
(388). Questa opzione di “farsi vicino” non ha l'obiettivo di
“procurare conquiste pastorali, bensi quello della fedelta
nell'imitazione del Maestro, sempre vicino, accessibile, disponibile

per tutti, desideroso di comunicare vita in ogni angolo della terra”
(372).

14.  Insieme a questo avvicinarsi e impegnarsi con i poveri in
tutte le periferie dell’esistenza, Aparecida indica 1'esperienza
spirituale della misericordia come necessaria per il presbitero. La
misericordia del Dio dell’Alleanza, ricco in misericordia (23). “Ci
riconosciamo come comunita di poveri peccatori, mendicanti della



7

misericordia di Dio...” (100h) e abbiamo bisogno di aprirci a “la
misericordia del Padre” (249). Questa coscienza di essere peccatore
e fondamentale nel discepolo e ancor di pitt nel presbitero. Ci salva
dal pericoloso scivolare verso una abituale (direi persino normale)
situazione di peccato, accettata, aggiustata con I'ambiente, che altro
non e che corruzione. Presbitero peccatore si, corrotto no.

15. Nel considerarsi esistenzialmente come peccatore il
presbitero si fa, “a immagine del Buon Pastore, ... uomo della
misericordia e della compassione, vicino al suo Popolo e servitore di
tutti” (198): cresce “nell’amore misericordioso con tutti quelli che
vedono coartata la loro vita in ogni sua dimensione, come ci mostra
lo stesso Signore in ogni suo gesto di misericordia” (384). Aparecida
chiede al presbitero “una spiritualita della gratuita, della
misericordia, della solidarieta fraterna” (517, e che abbia, come
Gestli, una speciale misericordia con i peccatori (451) e viscere di
misericordia  nell’amministrazione del sacramento della
riconciliazione (177). L’atteggiamento del sacerdote in questo
sacramento ed in generale davanti alla persona peccatrice deve
essere precisamente questo: avere viscere di misericordia. Capita
che molte volte i nostri fedeli, nella confessione, trovano sacerdoti
lassisti o rigoristi. Nessuno dei due e veramente testimone
dell’amore e della misericordia che il Signore ci ha insegnato e ci
chiede di esercitare, perché nessuno dei due si fa carico della
persona; ambedue - elegantemente - la scaricano. Il rigorista la
rimanda alla freddezza della legge, il lassista non la prende sul serio
e cerca di addormentare la coscienza del peccato. Solo il presbitero
misericordioso si fa carico della persona, si fa prossimo, si fa vicino,
e la accompagna nel cammino della riconciliazione. Gli altri non
sanno nulla di prossimita e preferiscono scansare il problema, come
fecero il sacerdote e il levita con I'uomo incappato nei briganti nel
cammino da Gerusalemme a Gerico.

Sacerdoti innamorati del Signore
16.  Nel numero 7 di questo testo dicevo che I'immagine del
Buon Pastore suppone, per il Documento de Aparecida, due
dimensioni: una ad intra, quella dei discepoli innamorati e l'altra ad
extra, quella dei missionari ardenti. Sebbene ambedue le dimensioni
vadano insieme, dal punto di vista logico la dimensione missionaria
nasce dall’esperienza interiore dell’amore a Gesu Cristo. Riprendo,



dunque, questa dimensione di discepoli innamorati, appena
abbozzata appunto al numero 7. Alla base dell’esperienza del
discepolo missionario appare, come indispensabile, I'incontro con
Gesu Cristo: “Anche oggi, I'incontro intimo dei discepoli con Gesu &
indispensabile per alimentare la vita comunitaria e lattivita
missionaria” (154). La categoria dell'incontro (n. 21, 28) e
probabilmente la categoria antropologica piu utilizzata e ripetuta
nel Documento di Aparecida (cfr. indice tematico, p. 261). Essere
cristiani non é il frutto di un’idea bensi di un incontro con una
persona viva. Cio appare fortemente gia nel discorso inaugurale del
Papa, evidenziando una reale priorita della missione: “Essere
discepoli e missionari di Gesu Cristo e cercare la vita in Lui
presuppone essere profondamente radicati in Lui...”, e si domanda:
“Davanti alla priorita della fede in Cristo e della vita fondata in Lui
(formulata nel titolo della medesima V Conferenza) sorge un’altra
questione: questa priorita, non potrebbe forse essere una fuga verso
I'intimismo, verso l'individualismo religioso, un abbandono della
realta urgente dei grandi problemi economici, sociali, politici
dell’America Latina e del mondo, una fuga della realta verso un
mondo spirituale?” (n. 3). Dopo una densa spiegazione, il Papa
conclude: “Discepolato e missione” sono come due facce di una
stessa medaglia: quando il discepolo € innamorato di Cristo, non
puo smettere di annunciare al mondo che solo Lui ci salva (cfr. At
4:12). Infatti, il discepolo sa che senza Cristo non c’e luce, non c’e
speranza, non ¢’ € amore, non c’e futuro” (ibid).

17. 1l presbitero, come discepolo “s’incontra” con Gesu
Cristo, da testimonianza che “non segue un personaggio della storia
passata, bensi Cristo vivo, presente nell’oggi e nell’adesso della sua
vita” (Benedetto XVI, Discorso inaugurale, 4). Il presbitero, in se
stesso, € un destinatario del kerygma e - percio - ha “una profonda
esperienza di Dio” (199), e nella sua vita “il kerigma e il filo
conduttore di un processo che culmina nella maturita del discepolo
di Gesu Cristo” (278a), un processo che porta il presbitero a
“coltivare una vita spirituale che stimola gli altri presbiteri” (191), a
“essere un uomo di preghiera, maturo nell’elezione di vita in Dio,
che fa uso dei mezzi di perseveranza, come il sacramento della
confessione, la devozione alla Santissima Vergine Maria, la
mortificazione e dedizione appassionata alla sua missione
pastorale” (195).

10



Sfide del presbitero e richiami del Popolo di Dio

18.  Come ho detto al n. 1, il Documento di Aparecida fa
riferimento alle situazioni che toccano e danneggiano la vita e il
ministero dei nostri presbiteri (192). Richiama inoltre 1'identita
teologica del ministero presbiterale, il suo inserimento nella cultura
attuale e le situazioni che incidono nella sua esistenza. Le sviluppa
nei paragrafi precedenti. Le possiamo leggere li. Ora pero voglio
fermarmi sui richiami del Popolo di Dio ai suoi presbiteri, cosi
come indicati nel n. 199. Sono 5 aspetti: a) che i presbiteri abbiano
una profonda esperienza di Dio e siano configurati al cuore di Cristo
Buon Pastore, docili alle mozioni dello Spirito, che si nutrano della
Parola di Dio, della Eucaristia e della preghiera; b) che siano
missionari mossi dalla carita pastorale che li porta a custodire il
gregge loro affidato e ad andare alla ricerca dei piu lontani; c) che
siano in profonda comunione con il loro Vescovo, con gli altri
presbiteri, i diaconi, i religiosi, le religiose e i laici; d) che siano
servitori della vita, attenti alle necessita dei pit poveri, impegnati
nella difesa dei diritti dei pit deboli e promotori della cultura della
solidarieta; e) che siano pieni di misericordia, disponibili ad
amministrare il Sacramento della riconciliazione. Per coltivare e far
crescere una tale identita spirituale si richiede “una pastorale
presbiterale che favorisca la spiritualita specifica e la formazione
permanente e integrale dei sacerdoti” (200).

19.  Dietro questi richiami espliciti vi & I'ansia implicita del
nostro popolo fedele: ci vuole pastori di popolo e non chierici di
Stato, funzionari. Uomini che non si dimentichino di essere stati
“tratti dal gregge”, che non si dimentichino “della propria madre e
della propria nonna” (2 Tim 1:5); presbiteri che si difendano dalla
ruggine della “mondanita spirituale”, che costituisce “il pitt grande
pericolo, la tentazione piu perfida, quella che rinasce sempre -
insidiosamente - quando tutte le altre sono state gia sconfitte, e
riprende nuovo vigore con le stesse vittorie...”. “Se questa
mondanita spirituale invadesse la Chiesa e lavorasse per
corromperla attaccandola nella sua essenza, sarebbe infinitamente
pit devastante di ogni altra mondanita semplicemente morale.
Peggio ancora di quella lebbra infame che, in alcuni momenti della
storia, distrusse I'immagine della Sposa amata, quando la religione
sembrava essere la miccia dello scandalo nel santuario stesso e,

11



rappresentata da un Papa libertino, nascondeva il volto di Cristo
sotto pietre preziose, tosature e spie... La mondanita spirituale e cio
che praticamente si presenta come un distacco dall’altra mondanita,
il cui ideale pero, tra l'altro spirituale, sarebbe 'uomo e il suo
perfezionamento, al posto della gloria di Dio. La mondanita
spirituale altro non € se non un atteggiamento antropocentrico... Un
umanesimo sottilmente nemico del Dio Vivente e - segretamente,
non meno nemico dell'uomo - puo annidarsi in noi attraverso mille
sotterfugi” (De Lubac, Meditaciones sobre la Iglesia, Pamplona 2 ed.
pp-367-368 ).

20. Il fedele Popolo di Dio, al quale apparteniamo, dal quale
siamo stati presi e al quale siamo stati inviati, ha un olfatto che gli
viene dal sensus fidei per individuare quando un pastore del popolo
si sta convertendo in un chierico di Stato, in funzionario. Non &
uguale al caso di un presbitero peccatore: tutti lo siamo e seguiamo
il gregge. Invece il presbitero mondano entra in un processo diverso,
un processo - mi si passi la parola - di corruzione spirituale che
attenta contro la natura stessa di pastore, lo snatura, e le da uno
status molto diverso del santo Popolo di Dio. Sia il profeta Ezechiele
come S. Agostino, nella sua opera “De Pastoribus”, identificano
questo tipo di pastore con colui il quale sfrutta il gregge: prende il
latte e la lana. Aparecida in tutto il suo messaggio ai presbiteri mira
ad una identita genuina del “pastore del popolo” e non a quella
corrotta o adulterata del “chierico di Stato”.

Brochero, 11 settembre 2008.

12



